

ان أريد إلا الإصلاح ما استطعت (٤)

صَيْحَةُ نَذِيرٍ مِّنْ

فِتْنَةٍ تَكَفِّيْنَ



بعض

كتاباتي في الكنور والجوع

صَيْخَةِ نَذِيرٍ مِنْ  
فِتْنَةِ الْتَّكَفِينَ

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

إِنْ أَرِيدُ إِلَّا الْإِصْلَاحَ مَا أَسْطَعْتُ

(٤)

صَيْحَةُ نَذِيرٍ مِّنْ  
فِتْنَةِ الْكَافِرِينَ

الْمُنْكَرُ الْإِسْلَامِيُّ  
الذِّكْرُ حَلَّ عَارَةً

فِي الْأَضْلَالِ الْخَارِجِيِّ



الطبعة الأولى

س۱۴۹۸-۱۴۰۷

رقم الإيداع بدار الكتب المصرية

۰۷۰۰۷ / ۱۴ / ۷۰ / ۲۷۲۱۲

بطاقة فهرسة

فهرسة أبناء الشر - إعداد الهيئة العامة لدار الكتب والوثائق القومية  
إدارة الشئون الفنية

١٩٣٤ : محمد ، عمارة

صيحة نذير من فتنة التكفير : تأليف محمد عمارة . . . الإسماعيلية :

مكتبة الإمام البخاري للنشر والتوزيع ، ٢٠٠٧ م .

٦٤ ص ٢٠ سم ( إن أريد إلا الإصلاح ما استطعت : ٤ )

٩٧٧ ٥٢٩١ ٦٨ ٢ تسلیت

## ١- التكفي

## ٢- الإسلام - دعم مطاعن

العنوان

مکتبہ الامام الحنفی

للمشرّق والشّرقيّ

مصر - الإسماعيلية - ٤٦ شارع أمير شيشا - الملاطي - سعد العبدالله

צונצוץ זון - סין עתניאל צ'ו

قال الإمام ابن تيمية رحمه الله :

« وأما تكبير شخص علِمَ إيمانه بمجرد الغلط في ذلك فعظيم . فقد ثبت في الصحيح عن ثابت بن الصحاح عن النبي ﷺ قال : « .. ولعن المؤمن بقتله ومن رمى مؤمناً بغير فحوى قتله » . وثبت في الصحيح أن « من قال لأخيه : يا كافر ، فقد باع به أحدهما » . وإذا كان تكبير المعين على سبيل الشتم بقتله ، فكيف يكون تكبيره على سبيل الاعتقاد ؟ فإن ذلك أعظم من قتله .. » .

[ كتاب الاستقامة ] ( ١٦٥ - ١٦٦ )

## ١

## الكُفَّارُ الْعَبُّادُ وَرَفْضُ اِلَّا إِسْلَامُهُ

يقول الله - سبحانه وتعالى - :

﴿ يَتَأَبَّلُهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا إِذَا ضَرَبُوكُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَتَبَيَّنُوا وَلَا  
يَقُولُوا لِمَنْ أَلْقَيْتُمُ الْأَسْلَمَ لَسْتَ مُؤْمِنًا تَبْتَغُونَ  
عَرَضَ الْحَيَاةِ الْأُدُنِيَّا فَعِنْدَ اللَّهِ مَقَانِعٌ كَثِيرَةٌ كَذَلِكَ  
كُنْتُمْ مِنْ قَبْلُ فَمَنْ يَأْتِ اللَّهَ عَلَيْكُمْ فَتَبَيَّنُوا إِنَّ اللَّهَ  
كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَيِّرًا ﴾ [ النساء : ٩٤ ] .

\* ويقول الإمام القرطبي [ ٦٧١ هـ - ١٢٧٣ م ] - في

تفسير هذه الآية الكريمة :

« إن في هذا التوجيه الإلهي من الفقه باب عظيم ، وهو  
أن الأحكام تُنطَاط بالمعظان والظاهر ، لا على القطع واطلاع  
السرائر ، فالله لم يجعل لعباده غير الحكم بالظاهر » (١) .

(١) [الجامع لأحكام القرآن] ج ٥ ص ٣٤٠ ، ٣٣٩ . طبعة دار الكتب المصرية .

وعن أسماء بن زيد - رضي الله عنهم - قال :  
 « بعثنا رسول الله ﷺ في سرية ، فصبتنا الحروقات - [ مكان ] - من جهينة ، فأدركث رجالاً ، فقال : لا إله إلا الله فطعنته . فوقع في نفسي من ذلك ، فذكرته للنبي ﷺ فقال : أقال : لا إله إلا الله ، وقتلتة » ؟ !

قال ، قلت : يا رسول الله ، إنما قالها خوفاً من السلاح .  
 قال ﷺ : « أفلأ شقت عن قلبه لتعلم أقالها أم لا ! .. فما زال يكررها حتى تمني أني أسلمت يومئذ .. ». رواه مسلم ، وأبو داود ، وابن ماجة ، والإمام أحمد .  
 « وفي شرح هذا الحديث ، يقول الإمام النووي [ ٦٣١ - ٦٧٦ هـ ١٢٣٣ - ١٢٧٧ م ] : « إنما كُلُّفت بالعمل بالظاهر وما ينطق به اللسان . وأما القلب فليس لك طريق إلى معرفة ما فيه » .

« ويقول حجة الإسلام أبو حامد الغزالى [ ٤٥٠ - ٥٠٥ هـ ١١١١ - ١٠٥٨ م ] :

« إنه لا يسارع إلى التكذير إلى الجهلة .. وينبغي

الاحتراز من التكفير ما وجد الإنسان إلى ذلك سبيلاً ،  
فإن استباحة الدماء والأموال من المصلين إلى القبلة ،  
المصرحين بقول : لا إله إلا الله محمد رسول الله ،  
خطأ ، والخطأ في ترك ألف كافر أهون من الخطأ في  
سفك محجومة من دم مسلم .. » <sup>(١)</sup> .

ويقول الأستاذ الإمام الشيخ محمد عبده [ ١٢٦٦ - ١٣٢٣ هـ ١٨٤٩ - ١٩٠٥ م ] :

« إن الله لم يجعل لل الخليفة .. ولا للقاضي .. ولا  
للمفتي .. ولا لشيخ الإسلام أدنى سلطة على العقائد  
وتقدير الأحكام .. ولا يسوغ لواحد منهم أن يدعى حق  
السيطرة على إيمان أحد أو عبادته لربه ، أو ينazuه طريق  
نظره .. فليس في الإسلام سلطة دينية سوى سلطة  
الموعظة الحسنة والدعوة إلى الخير والتنفير عن الشر  
وهي سلطة خوّلها الله لأدنى المسلمين يقرع بها أنف

(١) [ الاقتصاد في الاعتقاد ] ص ١٤٣ - طبعة مكتبة صبيح - ضمن مجموعة -  
القاهرة - بدون تاريخ .

أعلام ، كما خولها لأعلام يتناول بها من أدناهم ..  
 وليس لمسلم ، مهما علا كعبه في الإسلام ، على آخر ،  
 مهما انحطت منزلته فيه ، إلا حق النصيحة والإرشاد .  
 ولقد اشتهر بين المسلمين وُعُرِفَ من قواعد أحكام دينهم  
 أنه إذا صدر قول من قائل يحتمل الكفر من مائة وجه ،  
 ويحتمل الإيمان من وجه واحد ، لحمل على الإيمان ، ولا  
 يجوز حمله على الكفر .. <sup>(١)</sup> .

\* \* \* \*

هكذا أُعلن الإسلام - من خلال « البلاغ القرآني » ..  
 و « البيان النبوى » للبلاغ القرآني .. ومن خلال الفكر  
 الإسلامي - ضرورة صيانة الإيمان عن « التكفير العبشي »  
 و « عبث التكفيريين » ! .

□ □ □

(١) [الأعمال الكاملة للإمام محمد عبد] [ج ٣ ص ٢٨٣ ، ٢٨٩] . دراسة  
 وتحقيق: د. محمد عمارة طبعة بيروت سنة ١٩٧٢ م .

## وحدة الأمة الإسلامية

على النطاق العالمي ، وفي مختلف القارات ، تتوجه الأمم والشعوب إلى التقارب والتساند والتضامن والاتحاد .. وذلك انطلاقاً من الضرورات الحياتية لهذه الأمم والشعوب واستجابة للحاجات المادية التي تستلزم تكامل الإمكانيات والثروات ومشروعات التنمية .. ولمواجهة التحديات - الداخلية والخارجية - التي تواجه هذه الأمم والشعوب ، إن في مجالات «الأمن» أو في مجالات «الاقتصاد» .. وإذا كانت هذه «الضرورات وال حاجيات المادية والدنية» هي التي تدفع هذه الأمم والشعوب إلى التقارب والتضامن والتساند والاتحاد ، رغم ما بينها من اختلافات وتباعدات دينية وثقافية ولغوية وقومية .. بل ورغم ما في تاريخها - البعيد والقريب - من حروب وصراعات .. فإن الحال مع شعوب الأمة الإسلامية - في ضوء هذه «الظاهرة العالمية» - يدعو

## إلى الأسى والاستغراب ! ..

فال المسلمين أمة واحدة .. قرر ذلك قرآنهم الكريم ، الذي هو البلاغ الإلهي الذي يحفظونه ويقدسونه ... وهم يتلون في صلواتهم آناء الليل وأطراف النهار قول الله - سبحانه وتعالى - :

﴿ إِنَّ هَذِهِ أُمَّتُكُمْ أُمَّةٌ وَجَدَةٌ وَإِنَّا رَبُّكُمْ فَاعْبُدُونَا ﴾ [ الأنبياء : ٩٢ ] ﴿ وَإِنَّ هَذِهِ أُمَّتُكُمْ أُمَّةٌ وَجَدَةٌ وَإِنَّا رَبُّكُمْ فَالْفَوْنَارُ ﴾ [ المؤمنون : ٥٢ ] .

وحدة هذه الأمة ، وما تشرّها من ألفة واتلاف هي « إرادة إلهية » و « صناعة ربانية » وليس مجرد « نزوع بشري دنيوي » .. ﴿ وَإِنْ يُرِيدُوا أَنْ يَخْدُمُوكُمْ فَإِنَّ حَسَبَكُمُ اللَّهُ هُوَ الَّذِي أَيْدَكُمْ بِنَصْرِهِ وَبِالْمُؤْمِنِينَ \* وَأَلَّفَ بَيْنَ قُلُوبِهِمْ لَوْ أَفَقْتَ مَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا مَا أَلْفَتَ بَيْنَ قُلُوبِهِمْ وَلَكِنَّ اللَّهَ أَلْفَ بَيْنَهُمْ إِنَّمَا عَزِيزٌ حِكْمَةٌ ﴾ [ الأنفال : ٦٢ - ٦٣ ] .

وتاريخ هذه الأمة الإسلامية شاهد صدق ، يعلن بكل السنة الحال والمقال أن وحدتها هي التي جعلتها - حتى عندما كانت قلة قليلة - تزيل « القوى العظمى » التي قهرت الشرق

ونهبيه لأكثر من عشرة قرون - قوى الفرس والروم - .. وتفتح في ثمانين عاماً أوسع مما فتح الرومان في ثمانية قرون ! .. وتبني الحضارة الوسطية المتوازنة التي أنارت الدنيا وعلمت الشعوب ، وجعلت المسلمين العالم الأول على ظهر هذا الكوكب لأكثر من عشرة قرون ! ..

وهذه الوحدة ، هي ذاتها التي مكنت هذه الأمة من قهر التتار - الذين دوخوا الشعوب وأبادوا العمران - .. وقهروا الصليبيين الذين مثلت حملاتهم التدميرية الاستيطانية أولى الحروب العالمية التي استمرت قرنين من الزمان [ ٤٨٩ ]

٦٩٠ هـ ١٠٩٦ - ١٢٩١ م ] ..

ومع الفريضة الإلهية .. ومع شهادة التاريخ . فإن واقع هذه الأمة الإسلامية يصرخ بأعلى الأصوات :

إن تمزق هذه الأمة ، وغياب التضامن والتساند والتكامل والاتحاد عن شعوبها وأوطانها هو الذي مكن ويمكن منها الأعداء وشذاذ الآفاق ! .. فشوّاتها منهوبة .. وأرضاها ترّزح تحت نير القواعد العسكرية الأجنبية .. وبحارها

ومحيطاتها تسرح وتمرح فيها الأساطيل المعادية - وأغلب النظم والحكومات فيها تابعة لمراكز اتخاذ القرارات في الدوائر « الصليبية - الصهيونية » الغربية .. ونخبها الثقافية والسياسية قد بلغت من العجز والفساد والتبعة الحد الذي فاق وتفوق على حال المماليك الذين دعاهم محمد علي باشا [ ١١٨٤ - ١٢٦٥ هـ ١٧٧٠ - ١٨٤٩ م ] إلى مائته الشهيرة في قلعة صلاح الدين !! ..

وإذا كان هذا هو حال « النساء » ، الذين حاكوا ملوك الطوائف الذين أضاعوا الأندلس .. والذين قال فيهم شاعرها :

ما يزهدي في أرض أندلس  
ما بين معتصم فيها ومعتمد  
القاب مملكة في غير موضعها  
كالهر يحكى انتقاما صورة الأسد !

فإن حال الكثيرين من « العلماء » ليس بأفضل من حال  
هؤلاء « النساء » ! ..

إنهم يحفظون ويرددون الآيات القرآنية والأحاديث النبوية التي

تزكي وحدة الأمة وتحض عليها .. ويعرفون ويدرسون التاريخ الذي صنعت الوحدة أمجاده .. والذي ساقت الفرقة إلى مأساته ومخازيه .. ويعرفون المنهاج النبوى الذى رسمه رسول الله ﷺ عندما قال : «إن الشيطان ذئب الإنسان ، كذئب الغنم يأخذ الشاة القاصية والناحية ، فإياكم والشعاب ، وعليكم بالجماعة والعامرة والمسجد » رواه الإمام أحمد .

ومع ذلك ، نرى الكثيرين من هؤلاء « العلماء » يعملون - بالتعصب المذهبى - على تمزيق وحدة الأمة ، كما يعمل الكثير من « الأمراء » - بالتشرد المقطري - على تمزيق دار الإسلام ؟

◆ ◆ ◆ ◆

وإذا كان الله - سبحانه وتعالى - قد علمنا في قرآننا الكريم  
أن «التداول» سنة من سنن الله في الاجتماع الإنساني ،  
وعبر تاريخ الأمم والحضارات ﴿ وَتَلَكَ الْأَيَّامُ نُذَوِّلُهَا بَيْنَ  
النَّاسِ وَلِيَعْلَمَ اللَّهُ الَّذِينَ ءَامَنُوا وَيَتَّخِذَ مِنْكُمْ شَهَادَةً وَاللَّهُ  
لَا يُحِبُّ الظَّالِمِينَ ۝ وَلِيُمَحَّصَ اللَّهُ الَّذِينَ ءَامَنُوا وَيَعْلَمَ  
الْكُفَّارَ ۝﴾ [آل عمران : ۱۴۰ - ۱۴۱]

﴿ وَإِن تَنْتَلِّا يَسْتَبِدُ فَوْمًا غَيْرَكُمْ ثُمَّ لَا يَكُونُوا أَمْتَلَكُمْ ﴾ [محمد: ٣٨]

وإذا كان رسول الله ﷺ قد علمنا أن هذا « التداول » هو الذي يجعل خط سير التاريخ يأخذ شكل « الدورات » .. فكما يتم التداول بين الليل والنهار ، كذلك يتم التداول بين العدل والجور .. وبين الصعود والهبوط .. وبين التقدم والتخلف .. وبين النهوض والانحطاط .. وصدق رسول الله ﷺ : إذ يقول : « لا يلبث الجور بعدي إلا قليلاً حتى يطلع فكلما طلع من الجور شيء ذهب من العدل مثله ، حتى يولد في الجور من لا يعرف غيره ، ثم يأتي الله تبارك وتعالى بالعدل ، فكلما جاء من العدل شيء ذهب من الجور مثله ، حتى يولد في العدل من لا يعرف غيره » رواه الإمام أحمد .

إذا كان الحال كذلك .. وإذا كان الرسول ﷺ قد علمنا أن الخير في أمته إلى يوم القيمة ، حيث يقول : « لا تزال طائفة من أمتي ظاهرين على الحق لا يضرهم من خالفهم حتى تقوم الساعة » متفق عليه .. وأن هذه الأمة لا تجتمع

على ضلاله - « لا تجتمع أمتي على ضلاله » رواه الدارمي . فإن على أولي العزم والهمة من العلماء والمفكرين المرابطين على ثغور الإسلام أن يجاهدوا في سبيل توحيد أمة الإسلام ، لتكامل أوطان دار الإسلام ، ولتحرر أرضنا وميادينا وتراثها ومقدراتنا ومقدساتنا ، وليتولى أمرنا من ينتمون إلى هويتنا ، ويعنون كامل الولاء لهذا الدين ، الذي جمع المؤمنين به على هذه الجماع الخمسة :

١ - وحدة العقيدة .

٢ - وحدة الشريعة .

٣ - وحدة الحضارة .

٤ - وحدة الأمة .

٥ - وحدة دار الإسلام .

وإذا كانت « التعددية » وكان التمايز والاختلاف - في إطار وحدة هذه الجماع الخمسة - هي « نعمة » من نعم الله التي جاء بها الإسلام .. فإن « النعمة » إنما تتجسد في الخلاف الذي يجعل بأس المسلمين بينهم شديداً .. وفي مقدمة أسباب هذه « النعمة »

« نزعة التكذيب » ، التي تقصم وحدة الأمة ، وتقصم العرى والوشائع التي أَلْفَ بها الإسلام بين قلوب المسلمين .

لقد رسم القرآن الكريم صورة هذه الأمة ، كما أرادها الله - سبحانه وتعالى - عندما قال : ﴿ مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ أَشَدَّهُمْ عَلَى الْكُفَّارِ رُحْمَاءٌ بَيْنَهُمْ ﴾ [ الفتح : ٢٩ ] .

أما إذا شاعت « نزعة التكذيب » بين مذاهب الأمة وفرقها وتياراتها ، فإن الباب سينفتح واسعًا أمام الاختراقات المعادية التي تشهد الكثير منها هذه الأيام في العديد من بلاد الإسلام .. بل سيصبح فرقاء من هذه الأمة أشداء على أمتهم رحماء على أعدائها .. ومتحالفين مع هؤلاء الأعداء !! ..

إن « سفينة » الأمة الإسلامية تتناوشها الأمواج العاصفة في محيط عالمي أعلنت الفرعونية والقارونية الغربية فيه الحرب الصليبية على الإسلام وأمته وحضارته وعالمه ..

وإن مذاهب هذه الأمة الإسلامية هي « الألواح » المكونة لهذه « السفينة » .. فهي لبيات عقل الأمة ووجданها ، المحركة لعامتها وجمهورها .

وصدق رسول الله ﷺ : إذ علمنا منهاج الحفاظ على «سفينة الأمة» فيقول : «مثُل القائم على حدود الله والمُدَهَّن فيها كمثل قوم استهموا على سفينة في البحر ، فأصاب بعضهم أسفلها وأصاب بعضهم أعلىها ، فكان الذين في أسفلها يصعدون فيستقون الماء فيصبون على الذين في أعلىها ، فقال الذين في أعلىها : لا ندعكم تصعدون فتؤذوننا ، فقال الذين في أسفلها : فإننا ننقبها من أسفلها فنستقي . قال [أي الرسول ﷺ] : فإن أخذوا على أيديهم فمنعهم نجوا جميعا ، وإن تركوهم غرقوا جميعا » رواه البخاري والترمذى والإمام أحمد .

وهكذا يصنع «التكفير» عندما يخرق وحدة الأمة ، ويفكك مكونات «سفينتها» بينما تتناوشها الأمواج والعواصف في محيط قد أعلنت قواه الكبرى الحرب الضروس على الإسلام والمسلمين ﴿وَكَانَ وَرَاءَهُمْ مَلِكٌ يَأْخُذُ كُلَّ سَفِينَةٍ غَصِّبًا﴾ [الكهف : ٧٩] .

## موقف أهل السنة والجماعة من التكفير

لأهل السنة والجماعة - الذين يمثلون ٩٠٪ من المسلمين - موقف واضح وحاسم وثابت في رفض التكفير لمن يشهد أن لا إله إلا الله محمد رسول الله ، مادام قائماً بحقوق هذه الشهادة ، التي هي شعار الإسلام .. العاصمة للدماء والأموال والحقوق .

مرفق أبي حامد الغزالي حمر الله :

\* وعن هذا الموقف الواضح والحاسم والثابت يعبر حجة الإسلام أبو حامد الغزالي ، فيقول : « .. واعلم أن حقيقة الكفر والإيمان وحدهما . والحق والضلال وسرهما ، لا ينجلب للقلوب المدنسة بطلب المال والجاه وحبهما . بل إنما ينكشف ذلك لقلوب طهرت عن وسخ أوضار الدنيا أولاً ، ثم صقلت بالرياضة الكاملة ثانياً ، ثم نورت بالذكر الصافي ثالثاً ، ثم غذيت بالفكرة الصائب رابعاً ، ثم زينت بملازمة حدود الشرع خامساً ، حتى فاض عليها النور من مشكاة النبوة ،

وصارت كأنها مرأة مجلوّة ، وصار مصباح الإيمان في زجاجة قلبه مشرق الأنوار ، يكاد زيته يضيء ولم لم تمسسه نار . وأئنى تتجلى أسرار الملوك لقوم إلهم هواهم ، ومعبودهم سلاطينهم ، وقبلتهم دراهمهم ودنانيرهم ، وشريعتهم رعونتهم ، وإرادتهم جاههم وشهواتهم ، وعبادتهم خدمتهم أغنياءهم ، وذكرهم وساوسهم ، وكنزهم سواسهم ، وفكرهم استبطاط الحيل لما تقتضيه حشمتهم ؟ فهؤلاء من أين تميز لهم ظلمة الكفر من ضياء الإيمان ؟ أبإلهام إلهي ولم يفرغوا القلوب من كدورات الدنيا لقبولها ؟ أم بكمال علمي وإنما بضاعتهم في العلم مسألة التجاّسة وماء الزعفران وأمثالهما ؟ هيئات هيئات : هذا المطلب أنفس وأعز من أن يدرك بالمعنى ، أو ينال بالهؤلأ ، فاشتغل أنت بشأنك ، ولا تضيع فيهم بقية زمانك ﴿فَأَغْرِضُ عَنْ مَنْ تَوَلَّ عَنْ ذِكْرِنَا وَكَرِيمَةِ إِلَّا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا﴾ « ذلك مبلغهم من العلّم إن ربّك هو أعلم بمن ضلّ عن سبّيله ، وهو أعلم بمن أهتدى ﴿التجم : ٢٩ ، ٣٠﴾ (١) .

(١) حجة الإسلام أبو حامد الغزالى [فيصل التفرقة بين الإسلام والزندقة] [ص ٢] ، طبعة القاهرة .

«... ولعلك إن أني صفت علمت أن من جعل الحق وقفا على واحد من النظار بعينه فهو إلى الكفر والتاقض أقرب . أما الكفر فلأنه نزله منزلة النبي المعصوم من الزلل ، الذي لا يثبت الإيمان إلا بموافقته ، ولا يلزم الكفر إلا بمخالفته . وأما التاقض ، فهو أن كل واحد من النظار يوجب النظر ، وأن لا ترى في نظرك إلا ما رأيت ، وكل ما رأيته حجة ، وأي فرق بين من يقول : قلدني في مجرد مذهبي ، وبين من يقول : قلدني في مذهبي ودليلي جمِيعاً ؟ وهل هذا إلا التاقض ؟ .

\* \* \* \*

« [ و ] لعلك تشتهي أن تعرف حد الكفر بعد أن تتقاض عليه حدود أصناف المقلدين ، فاعلم أن شرح ذلك طويل ومدركه غامض ، ولكنني أعطيك عالمة صحيحة فتطرد بها وتعكسها لتخذها مطمح نظرك ، وترعوي بسببيها عن تكفير الفرق وتطويل اللسان في أهل الإسلام وإن اختلفت طرقوهم ماداموا متمسكين بقول لا إله إلا الله محمد رسول الله ، صادقين بها ، غير مناقضين لها ، فأقول :

الكفر : هو تكذيب الرسول - عليه الصلاة والسلام -  
في شيء مما جاء به .

والإيمان : تصديقه في جميع ما جاء به .

فاليهودي والنصراني كافران لتكذيبهما الرسول - عليه الصلاة والسلام .. والبرهمي <sup>(١)</sup> كافر بالطريق الأولى ؛ لأنه أنكر مع رسولنا سائر المرسلين ، والدهري <sup>(٢)</sup> كافر بالطريق الأولى ؛ لأنه أنكر مع رسولنا مرسيل سائر الرسل .

وهذا لأن الكفر حكم شرعى ، كالرق والحرية مثلاً ومذركم شرعى ، فيدرك إما بنص أو بقياس على منصوص ، وقد وردت النصوص في اليهود والنصارى والتحق بهم بالطريق الأولى البراهمة والشواية <sup>(٣)</sup> والزنادقة <sup>(٤)</sup> والدهرية ، فإنهم مكذبون

(١) نسبة إلى براهما - المعبود الأعلى في الثالثون الهندي - وهي ديانة هندية تنكر النبوات والرسالات جمیعاً .

(٢) الدهري هو المنكر للخلق . والذى يقول : إن هي إلا حياتنا الدنيا نموت ونحيا وما يهلكنا إلا الدهر » والدهريون هم سلف الماديين .

(٣) ديانة فارسية ، تقول بالهين للخير والشر والنور والظلمة .

(٤) الزندقة - كالإلحاد - : إنكار وجود الخالق .

للرسول فكل كافر مكذب للرسول ، وكل مكذب فهو كافر ،  
فهذه هي العلامة المطردة الممعكسة » (١) .

\* \* \* \*

« .. ولا ينجيك .. إلا أن تعرف حد التكذيب والتصديق  
وحقيقتهما فيه ، فينكشف لك غلو هذه الفرق وإسرافها في  
تكفير بعضها بعضاً .

فأقول : التصديق إنما يتطرق إلى الخبر ، بل إلى المخبر  
وحقيقته : الاعتراف بوجود ما أخبر الرسول عليه السلام عن  
وجوده . إلا أن للوجود خمس مراتب ، ولأجل الغفلة عنها  
نسبت كل فرقة مخالفتها إلى التكذيب ، فإن الوجود ذاتي ،  
وحسني ، وخيالي ، وعقلي ، وشبيهي ، فمن اعترف بوجود  
ما أخبر الرسول - عليه الصلاة والسلام - عن وجوده بوجه  
من هذه الوجوه الخمسة فليس بمكذب على الإطلاق ..  
واعلم أن كل من نزل قوله من أقوال صاحب الشرع على  
درجة من هذه الدرجات فهو من **المُصدِّقين** ، وإنما التكذيب :

(١) [ فيصل التفرقة ] ص ٤ ، ٥ .

أن ينفي جميع هذه المعاني ، ويزعم أن ما قاله - [الرسول] - لا معنى له وإنما هو كذب ممحض ، وغرضه مما قاله التلبيس أو مصلحة الدنيا ، وذلك هو الكفر الممحض والزندقة .

ولا يلزم كفر المتأولين ، وما من فرقة من أهل الإسلام إلا وهو مضطرب إليها . فأبعد الناس عن التأويلي أحمد بن حنبل - رحمة الله عليه - ، وأبعد التأويليات عن الحقيقة وأغربها أن يجعل الكلام مجازاً أو استعارة ، وهو الوجود العقلي والوجود الشبهي ، والحنبلبي مضطرب إليها ، وسائل به ، فقد سمعت الشفاعة من أئمة الحنابلة ببغداد يقولون : إن أحمد بن حنبل - رحمة الله - صرّح بتأويل ثلاثة أحاديث فقط .. لأنه لم يكن معينا في النظر العقلي ...

والأشعرى والمعتزالى ، لزيادة بحثهما ، تجاوزاً إلى تأويل ظواهر كثيرة ، وأقرب الناس إلى الحنابلة في أمور الآخرة الأشعرية - وفقيهم الله - فإنهم قرروا فيها أكثر الظواهر إلا بسيئاً . والمعتزلة أشد منهم توغلاً في التأويلات ... (١) .

(١) المصدر السابق . ص ٥ ، ٩ ، ١٠ .

... ومن الناس من يمدد إلى التأويل بغلبات الظنون من غير برهان قاطع ، ولا ينبغي أن يمدد أيضًا إلى كفره في كل مقام ، بل يُنظر فيه ، فإن كان تأويلاً في أمر لا يتعلّق بأصول العقائد ومهماتها فلا نكفره ... ولعل الظن في مثل هذه الأمور التي لا تتعلّق بأصول الاعتقاد يجري مجرّد البرهان في أصول الاعتقاد فلا يكفر فيه ولا يُدعّ .

نعم ، إن كان فتح هذا الباب يؤدي إلى تشويش قلوب العوام فيبتُّع به ... وأما ما يتعلّق من هذا الجنس بأصول العقائد المهمة فيجب تكذير من يغدر الظاهر بغير برهان قاطع كالذى ينكر حشر الأجساد ، وينكر العقوبات الحسية في الآخرة بظنون وأوهام واستبعادات من غير برهان قاطع ، فيجب تكذيره قطعًا ، إذ لا برهان على استحالة رد الأرواح إلى الأجساد ، وذكر ذلك عظيم الضرر في الدين ، فيجب تكذير كل من تعلق به ، وهو مذهب أكثر الفلاسفة .

وكذلك يجب تكذير من قال منهم إن الله تعالى لا يعلم إلا نفسه ، أو لا يعلم إلا الكليات ، فاما الأمور الجزئية المتعلقة

بالأشخاص فلا يعلمها ، لأن ذلك تكذيب للرسول ﷺ قطعاً  
وليس من قبيل الدرجات التي ذكرناها في التأويل ...  
والزندقة المطلقة : أن تنكر أصل المعاد عقلياً وحسيناً ،  
وتذكر الصانع للعالم أصلاً ورأساً .  
وأما إثبات المعاد بنوع عقلي مع نفي الآلام واللذات  
الحسية ، وإثبات الصانع مع نفي علمه بتفاصيل العلوم فهي  
زندقة مقيدة بنوع اعتراف بصدق الأنبياء<sup>(١)</sup> .

.....

﴿ .. واعلم أن شرح ما يكفر به وما لا يكفر به يستدعي  
تفصيلاً طويلاً ... فاقع الآن بوصية وقانون :  
أما الوصية : فإن تكف لسانك عن أهل القبلة ما أمكنك  
ماداموا قاتلين لا إله إلا الله محمد رسول الله ، غير  
مناقضين لها ، والمناقضة : تجويزهم الكذب على رسول  
الله ﷺ بعذر أو غير عذر ، فإن التكfir فيه خطر ،  
والسكت لا خطر فيه .

(١) المصدر السابق . ص ١٣ - ١٥ .

وأما القانون : فهو أن تعلم أن النظريات قسمان : قسم يتعلق بأصول القواعد ، وقسم يتعلق بالفروع . وأصول الإيمان ثلاثة : الإيمان بالله ، وبرسوله ، وبال يوم الآخر ، وما عداه فروع .

واعلم أنه لا تكبير في الفروع أصلاً إلا في مسألة واحدة وهي أن ينكر أصلاً دينياً علم من الرسول ﷺ بالتواتر ، ولكن في بعضها تخطئة ، كما في الفقهيات ، وفي بعضها تبديع ، كالخطأ المتعلق بالإمامنة وأحوال الصحابة .

واعلم أن الخطأ في أصل الإمامة وتعيتيها وشروطها وما يتعلق بها لا يوجب شيء منه التكبير ... ولا يلتفت إلى قوم يعظمون أمر الإمامة و يجعلون الإيمان بالإمام مقوتاً بالإيمان بالله وبرسوله ، ولا إلى خصومهم المكفرین لهم بمجرد مذهبهم في الإمامة ، فكل ذلك إسراف ، إذ ليس في واحد من القولين تكذيب للرسول ﷺ أصلاً ، ومتى وجد التكذيب وجب التكبير وإن كان في الفروع ...

نعم ، لو أنكر ما ثبت بأخبار الأحاديث فلا يلزم به الكفر ، ولو أنكر ما ثبت بالإجماع فهذا فيه نظر ، لأن معرفة كون

الإجماع حجة قاطعة فيه غموض يعرفه المحصلون لعلم  
أصول الفقه .. فهذا حكم الفروع .

وأما الأصول الثلاثة ، وكل ما لا يحتمل التأويل في نفسه ،  
وتواتر نقله ، ولم يتصور أن يقوم برهان على خلافه فمخالفته  
تكذيب محسن ... (١) .

• • • •

... ولا ينبغي أن يُظن أن التكفير ونفيه ينبغي أن يُدرك  
قطعاً في كل مقام ، بل التكفير حكم شرعي يرجع إلى  
إباحة المال وسفك الدم والحكم بالخلود في النار ،  
فما يأخذ كمأخذ سائر الأحكام الشرعية ، فتارة يُدرك بيقين  
وتارة بظن وتارة يتردد فيه ، ومتى حصل تردد فالوقف فيه  
عن التكفير أولى ، والمبادرة إلى التكفير إنما تغلب على  
طبع من يغلب عليهم الجهل .

ولابد من التتبّيّه على قاعدة أخرى ، وهو أن المخالف قد  
يخالف نصاً متواتراً ويزعم أنه مؤول ، ولكن ذكر تأويله لا

(١) المصدر السابق . ص ١٥ ، ١٦ .

انقداح له أصلًا في اللسان ، لا على بعد ولا على قرب ، فذلك كفر ، وصاحبـه مكذب وإن كان يزعم أنه مؤول . مثالـه : ما رأـيـه في كلام بعض الـباطـنـيـةـ أن الله تعالى واحد بـمعـنـىـ أنه يـعـطـيـ الـوـحـدـةـ وـيـخـلـقـهـ ، وـعـالـمـ بـمـعـنـىـ أنه يـعـطـيـ الـعـلـمـ لـغـيـرـهـ وـيـخـلـقـهـ ، وـمـوـجـوـدـ بـمـعـنـىـ أنه يـوـجـدـ غـيـرـهـ ، وـأـمـاـ أنـيـكـوـنـ وـاحـدـاـ فيـنـفـسـهـ وـمـوـجـوـدـاـ وـعـالـمـاـ عـلـىـ مـعـنـىـ اـتـصـافـهـ فـلـاـ ، وـهـذـاـ كـفـرـ صـرـاـحـ ، لأنـ حـمـلـ الـوـحـدـةـ عـلـىـ إـيـجـادـ الـوـحـدـةـ لـيـسـ مـنـ التـأـوـيـلـ فـيـ شـيـءـ ، وـلـاـ تـحـتـمـلـ لـخـلـقـهـ الـوـحـدـةـ لـسـمـىـ ثـلـاثـاـ وـأـرـبـعـاـ ؛ لأنـهـ خـلـقـ الـأـعـدـادـ أـيـضـاـ . فـأـمـلـهـ هـذـهـ الـمـقـالـاتـ تـكـذـيـبـاتـ غـيـرـهـاـ بـالـتـأـوـيـلـاتـ ...ـ وـمـعـرـفـةـ ماـ يـقـبـلـ التـأـوـيـلـ وـمـاـ لـيـقـبـلـ التـأـوـيـلـ لـيـسـ بـالـهـيـئـنـ ، بلـ لـاـ يـسـتـقـلـ بـهـ إـلـاـ الـمـاهـرـ الـحـادـقـ فـيـ عـلـمـ الـلـغـةـ ، الـعـارـفـ بـأـصـوـلـ الـلـغـةـ ، ثـمـ بـعـادـهـ الـعـرـبـ فـيـ الـاستـعـمـالـ فـيـ اـسـتـعـارـاتـهاـ وـتـجـوـزـاتـهاـ وـمـنـهـاـجـهاـ فـيـ ضـرـوبـ الـأـمـثـالـ<sup>(١)</sup> .

• • •

(١) المصدر السابق ، ص ١٧ ، ١٨ .

... وإن ما لا يعظم ضرره في الدين فالأمر فيه سهل وإن كان القول شنيعاً وظاهر البطلان ، كقول الإمامية المنتظرة إن الإمام مختلف في سرداد فإنه يتنتظر خروجه ، فإنه قول كاذب ظاهر البطلان ، شنيع جداً ، ولكن لا ضرر فيه على الدين ، إنما الضرر على الأحمق المعتقد لذلك ، إذ يخرج كل يوم من بلده لاستقبال الإمام حتى يدخل فيرجع إلى بيته خاسئاً - وهذا مثال - والمقصود : أنه لا ينبغي أن يُكفر بكل هذيان وإن كان ظاهر البطلان .

فإذا فهمت أن النظر في التكفير موقف على جميع هذه المقامات التي لا يستقل بآحادها المبرزون ، علمت أن المبادر إلى تكبير من يخالف الأشعري<sup>(١)</sup> أو غيره جاهل مجازف . وكيف يستقل الفقيه بمجرد الفقه بهذا الخطب العظيم ؟ وفي أي ربع من أرباع الفقه يصادف هذه العلوم ؟ ! فإذا رأيت الفقيه الذي بضاعته مجرد الفقه يخوض في التكفير

(١) هو أبو الحسن الأشعري [ ٢٦٠ - ٣٢٤ هـ ٩٣٦ - ٨٧٤ م ] إمام أهل السنة والجماعة . والأشعري مع الماتريدي . نسبة إلى الماتريدي [ ٣٣٣ هـ - ٩٤٤ م ] يمثلون الجماعة الغالب من أهل السنة والجماعة .

والتضليل فأعرض عنه ولا تشغل به قلبك ولسانك ، فإن التحدي بالعلوم غريزة في الطبع لا يصبر عنه الجهال ، ولأجله كثر الخلاف بين الناس ، ولو ينكر من الأيدي من لا يدرى لقل الخلاف بين الخلق <sup>(١)</sup> .

\* \* \* \*

... والحق الصريح أن كل من اعتقاد ما جاء به الرسول - عليه الصلاة والسلام - واشتمل عليه القرآن اعتقاداً جزماً فهو مؤمن وإن لم يعرف أداته ، بل الإيمان المستفاد من الدليل الكلامي ضعيف جداً ، مشرف على الزوال بكل شبهة ... <sup>(٢)</sup> .

\* \* \* \*

... وأنا أقول :

إن الرحمة تشمل كثيراً من الأمم السالفة ، وإن كان أكثرهم يعرضون على النار إما عرضة خفيفة حتى في لحظة أو ساعة وإنما في مدة حتى يطلق عليهم اسم ( بعث النار ) .

(١) [ فيصل التفرقة ] ص ١٩ .

(٢) المصدر السابق . ص ٢١ ، ٢٢ .

بل أقول : إن أكثر نصارى الروم والترك في هذا الزمان تشملهم الرحمة إن شاء الله تعالى ، أعني الذين هم في أقصاصي الروم والترك ولم تبلغهم الدعوة ، فإنهم ثلاثة أصناف : صنف لم يبلغهم اسم محمد صلوات الله عليه أصلاً ، فهم معذرون . وصنف بلغهم اسمه ونعته وما ظهر عليه من المعجزات ، وهم المجاورون لبلاد الإسلام والمجالطون لهم ، وهم الكفار الملحدون .

وصنف ثالث بين الدرجتين ، بلغهم اسم محمد صلوات الله عليه ولم يبلغهم نعنه وصفته . بل سمعوا أيضاً - منذ الصبا - أن كذايا ملائكاً - اسمه محمد ادعى النبوة ، كما يسمع صبياناً أن كذايا يقال له المقعف <sup>(١)</sup> بعثه الله تحدي بالنبوة كذايا . فهو لاء عندي في معنى الصنف الأول ، فإنهم مع أنهم سمعوا اسمه سمعوا ضد أوصافه ، وهذا لا يحرك داعية النظر في الطلب ... وأما سائر الأمم ، فمن كذبه بعدما قرع سمعه التواتر عن

(١) أبي عبد الله بن المقعف [١٠٦ - ١٤٢ هـ - ٧٣٤ م] [اتهم بالزندة ، وقتل المهدى العباسي - في البصرة - في ولاية أميرها سفيان بن معاوية المهلبى .

خروجه وصفته ومعجزاته الخارقة للعادة ، كشق القمر ، وتسبيح الحصى ، ونبع الماء بين أصابعه ، والقرآن المعجز الذي تحدى به أهل الفصاحة وعجزوا عنه ، فإذا قرع ذلك سمعه فأعرض عنه وتولى ولم ينظر فيه ولم يتأمل ولم يبادر إلى التصديق ، فهذا هو الجاحد الكاذب ، وهو الكافر ، ولا يدخل في هذا أكثر الروم والترك الذين بعدت بلادهم عن بلاد المسلمين .

بل أقول : من قرع سمعه هذا فلابد أن تبعث به داعية الطلب ليستبين حقيقة الأمر إن كان من أهل الدين ، ولم يكن من الذين استحبوا الحياة الدنيا على الآخرة ، فإن لم تبعث هذه الداعية فذلك لركركه إلى الدنيا ، وخلوه عن الخوف ، وخطر أمر الدين ، وذلك كفر .

وإن أبعثت الداعية فقصّر في الطلب ، فهو أيضاً كفر ، بل ذو الإيمان بالله واليوم الآخر من أهل كل ملة لا يمكنه أن يفتر عن الطلب بعد ظهور المخايل بالأسباب الخارقة للعادة . فإن اشتغل بالنظر والطلب ولم يقصر فأدركه الموت قبل تمام التحقيق فهو أيضاً مغفور له ، ثم له الرحمة الواسعة ،

فاستوسع رحمة الله تعالى ولا تزن الأمور الإلهية بالموازين  
المختصرة الرسمية ....

والملحدون في النار بالإضافة إلى الناجين والمحرجين  
منها في الآخرة نادر ، فإن صفة الرحمة لا تتغير باختلاف  
أحوالنا ، وإنما الدنيا والآخرة عبارتان عن اختلاف أحوالك  
ولولا هذا لما كان لقوله عليه الصلاة والسلام معنى حيث  
قال : « أول ما خط الله في الكتاب الأول : أنا الله لا إله  
إلا أنا ، سبقت رحمتي غضبي ». فمن شهد أن لا إله إلا  
الله وأن محمد عبده ورسوله فله الجنة ...

فأبشر برحمة الله وبالنجاة المطلقة إن جمعت بين الإيمان  
والعمل الصالح ، وبالهلاك المطلق إن خلوت عنهم جميماً ،  
وإن كنت صاحب يقين في أصل التصديق وصاحب خطأ في  
بعض التأويل أو صاحب شك فيهما أو صاحب خلط في  
الأعمال فلا تطمع في النجاة المطلقة .. <sup>(١)</sup> .



(١) [فيصل المعرفة] ص ٢٣ - ٢٥ .

## بالفاسد الفرق في التكفير

« ... واعلم أن للفرق في [التكفير] مبالغات وتعصبات فربما ، انتهى بعض الطوائف إلى تكبير كل فرقة سوى الفرقة التي يعتزى إليها . فإذا أردت أن تعرف سبيل الحق فيه فاعلم قبل كل شيء أن هذه مسألة فقهية ، أعني الحكم بتكفير من قال قولًا وتعاطى فعلًا ، فإنها تارة تكون معلومة بأدلة سمعية ، وتارة تكون مظنونة بالاجتهاد ، ولا مجال للدليل العقل فيها البة ... (١) .

إذا تقرر هذا الأصل ، فقد قررنا في أصول الفقه وفروعه أن كل حكم شرعي يدعى مدع فإذا ما أن يعرفه بأصل من أصول الشرع من إجماع أو نقل أو بقياس على أصل . وكذلك كون الشخص كافرا ، إما أن يدرك بأصل أو

(١) أبو حامد الغزالى [الاقتصاد في الاعتقاد] ص ١٤١ - طبعة مكتبة صبيح - ضمن مجموعة - القاهرة - بدون تاريخ .

بقياس على ذلك الأصل .

والأصل المقطوع به أن كل من كذب محمداً صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فهو كافر ، أي مخلد في النار بعد الموت ، - إلى جملة الأحكام - [ إلا أن التكذيب على مراتب :

( الرتبة الأولى ) : تكذيب اليهود والنصارى وأهل الملل كلهم من المجوس وعبدة الأوثان وغيرهم ، فتكفيرهم منصوص عليه في الكتاب ، ومجمع عليه بين الأمة ، وهو الأصل ، وما عداه كالملحق به .

( الرتبة الثانية ) : تكذيب البراهمة المنكرين لأصل النبوات والدهرية المنكرين لصانع العالم ، وهذا ملحق بالمنصوص بطريق الأولى . لأن هؤلاء كذبوا وكذبوا غيره من الأنبياء - أعني البراهمة - فكانوا بالتكفير أولى [ من النصارى واليهود ] والدهرية أولى بالتكفير من البراهمة ؛ لأنهم أضافوا إلى تكذيب الأنبياء إنكار المؤيد ، ومن ضرورته إنكار النبوة . ويتحقق بهذه الرتبة كل من قال قوله لا يثبت النبوة في أصلها أو نبوة نبينا محمد على الخصوص إلا بعد بطلان قوله .

( الرتبة الثالثة ) : الذين يصدقون بالصانع والنبوة ، ويصدقون النبي ، ولكن يعتقدون أموراً تخالف نصوص الشرع ، ولكن يقولون إن النبي محق ، وما قصد بما ذكره إلا صلاح الخلق ، ولكن لم يقدر على التصرير بالحق لکلال أفهم الخلق عن دركه ، وهؤلاء هم الفلاسفة ، وهؤلاء يجب تكفيرهم في ثلاثة مسائل وهي :

إنكارهم لحيث الأجساد والتعذيب بالنار والتعذيب في الجنة بالحور العين والمأكول والمشروب والملبوس .

والأخرى قولهم : أن الله يعلم الجزئيات وتفصيل الحوادث وإنما يعلم الكليات ، وإنما الجزئيات تعلمها الملائكة السماوية .

والثالثة قولهم : أن العالم قديم ، وأن الله تعالى متقدم على العالم بالرتبة مثل تقدم العلة على المعلول ، وإلا فلم تر في الوجود إلا متساوين .

وهؤلاء إذا أوردوا عليهم آيات القرآن زعموا أن اللذات العقلية تقص الأفهام عن دركها ، فمثل لهم ذلك باللذات الحسية . وهذا كفر صريح ، والقول به إبطال لفائدة الشرائع

وسد لباب الاهتداء بنور القرآن واستبعاد الرشد من قول الرسل فإنه إذا جاز عليهم الكذب لأجل المصالح بطلت الثقة بأقوالهم ، فما من قول يصدر عنهم إلا ويتصور أن يكون كذبًا ، وإنما قالوا ذلك لمصلحة .

( فإن قيل ) : فلم قلتم ، مع ذلك ، بأنهم كفرا ؟  
قلنا : لأنه عرف قطعًا من الشرع أن من كذب رسول الله فهو كافر ، وهؤلاء مكذبون ، ثم معللون للكذب بمعاذير فاسدة ، وذلك لا يخرج الكلام عن كونه كذبًا .

( الرتبة الرابعة ) : المعتزلة والمشبهة والفرق كلها -  
سوى الفلاسفة - وهم الذين يصدقون ، ولا يجوزون الكذب لمصلحة وغير مصلحة ، ولا يستغلون بالتعليل لمصلحة الكذب ، بل بالتأويل ، ولكنهم مخطئون في التأويل ، فهؤلاء أمرهم في محل الاجتهاد ، والذي ينبغي أن يميل المحصل إليه الاحتراز من التكفير ما وجد إليه سبيلاً ، فإن استباحة الدماء والأموال من المصلين إلى القبلة المصرحين بقول : لا إله إلا الله محمد رسول الله

خطأ ، والخطأ في ترك ألف كافر في الحياة أهون من الخطأ في سفك محجومة من دم مسلم .

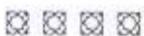
وهذه الفرق منقسمون إلى مسرفين وغلاة وإلى مقتصدين بالإضافة إليهم ، ثم المجتهد الذي يرى تكفيتهم قد يكون ظنه في بعض المسائل وعلى بعض الفرق أظهر ، وتفصيل آحاد تلك المسائل يطول ، ثم يشير الفتنة والأحقاد ، فإن أكثر الخائضين في هذا إنما يحركهم التعصب واتباع الهوى دون النظر للدين .

ودليل المنع من تكفيتهم أن الثابت عندنا بالنص تكفيير المكذب للرسول ، وهؤلاء ليسوا مكذبين أصلًا ولم يثبت لنا أن الخطأ في التأويل موجب للتکفير ، فلابد من دليل عليه ، وثبت أن العصمة مستفادة من قول لا إله إلا الله قطعاً ، فلا يدفع ذلك إلا بقاطع . وهذا القدر كاف في التبيه على أن إسراف من بالغ في التكفيير ليس عن برهان ، فإن البرهان إما أصل أو قياس على أصل ، والأصل هو التكذيب الصريح ، ومن ليس

بمكذب فليس في معنى المكذب أصلًا ، فيبقى تحت عموم العصمة بكلمة الشهادة .

( الرتبة الخامسة ) : من ترك التكذيب الصريح ولكن ينكر أصلًا من أصول الشرعيات المعلومة بالتواتر من رسول الله ﷺ كقول القائل : الصلوات الخمس غير واجبة ، فإذا قرئ عليه القرآن والأخبار قال : لست أعلم صدر هذا من رسول الله ، فلعله غلطٌ وتحريف . وكمن يقول : أنا معترض بوجوب الحج ، ولكن لا أدرى أين مكة وأين الكعبة ولا أدرى أن البلد الذي تستقبله الناس ويحجونه هل هي البلد التي حجها النبي - عليه السلام - ووصفها القرآن . فهذا أيضًا ينبغي أن يحکم بكفره لأنه مكذب ولكنه محترز عن التصريح ، ولا فالمتواترات تشتراك في دركها العوام والخواص .. إلا أن يكون هذا الشخص قريب عهد بالإسلام ، ولم يتواتر عنده بهذه الأمور فيمهله إلى أن يتواتر عنده ، ولسنا نكفره لأنه أنكر معلومًا بالتواتر ، وأنه لو أنكر غزوة من

غزوات النبي ﷺ المتواترة ، أو أنكر وجود أبي بكر وخلافته لم يلزم تكفيه ، لأنه ليس تكذيباً في أصل من أصول الدين مما يجب التصديق به ، بخلاف الحج والعصابة وأركان الإسلام ، ولسنا نكفره بمخالفة الإجماع .. لأن الشبهة كثيرة في كون الإجماع حجة قاطعة ، وإنما الإجماع عبارة عن التطابق على رأي نظري ... »<sup>(١)</sup> .



## مواقف علماء الراسخين من مسألة التكفير

هكذا رأينا جمهور أهل السنة والجماعة - بلسان حجة الإسلام أبي حامد الغزالى - لا يكفرون أحداً من أهل القبلة يشهد أن لا إله إلا الله محمد رسول الله .

لا يكفرون الشيعة الإمامية بقولهم في الإمامة ، رغم ما في عقيدتهم هذه من حماقة وشذوذ .. ورغم تكفير جمهور الشيعة. لمن لا يتفق معهم في عقيدتهم في الإمامة ..  
ولا يكفرون أحداً من المتأولين الذين يتزمون قوانين التأويل .  
ولا يكفرون أحداً من الفرق المخالفة - مثل المعتزلة أو المشبهة أو غيرهما - لأن معيار الإيمان هو التصديق بما جاء به رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ .. ومعيار الكفر هو التكذيب لما جاء به رسول - وخاصة في الأصول - ..

ومن هنا كان زجرهم عن المسارعة إلى التكفير .. وتأكيدهم على أن هذه القضية فقهية شرعية لا تثبت إلا بأصل أو قياس على

هذا الأصل .. ولا ثبت بالرأي والعقل .. ومن ثم «فإن الاحتراز من التكثير واجب ما وجد المرء إليه سبيلاً ، فإن استباحة الدماء والأموال من المصلين إلى القبلة ، المصرحين بقول : لا إله إلا الله محمد رسول الله خطأ ، والخطأ في ترك ألف كافر في الحياة أهون من الخطأ في سفك محجومة من دم مسلم » ! . كما يقول الغزالى رحمه الله ..

\* وبعبارة الأستاذ الإمام الشيخ محمد عبده : «أصل من أصول الأحكام في الإسلام : البعد عن التكثير .. ولقد اشتهر بين المسلمين وُعْرِفَ من قواعد دينهم أنه إذا صدر قول من قائل يحتمل الكفر من مائة وجه ويرتدي الإيمان من وجه واحد ، خُلِّمَ على الإيمان ، ولا يجوز حمله على الكفر ... فهل رأيت تسامحاً مع أقوال الفلاسفة الحكماء أوسع من هذا ؟ ! وهل يليق بالحكيم أن يكون من الحمق بحيث يقول قوله لا يحتمل الإيمان من وجه واحد من مائة وجه ؟ ! »<sup>(١)</sup> .

(١) [الأعمال الكاملة للإمام محمد عبده] ج ٣ ص ٣٠٢ . طبعة القاهرة سنة

« وهذا هو الإمام الطحاوي رحمه الله في عقيدته الشهيرة : « ولا تكفر أحداً من أهل القبلة بذنب ما لم يستحله » <sup>(١)</sup> . « وقال الإمام النووي رحمه الله « واعلم أن مذهب أهل الحق أن لا يكفر أحد من أهل القبلة بذنب ، ولا يكفر أهل الأهواء والبدع » <sup>(٢)</sup> .

### موقف شيخ الإسلام ابن تيمية :

أما شيخ الإسلام ابن تيمية [ ٦٦١ - ٧٢٨ هـ ١٢٦٣ - ١٣٢٨ م ] - الذي قال عنه الإمام محمد عبده : « إنه أعلم الناس بالشلة وأشدهم غيرة على الدين » <sup>(٣)</sup> - فإن رفضه لتكفير أي أحد من أهل القبلة واضح ومعلن وصريح .. بل إنه يؤكّد على أنّ هذا هو موقف أعلام علماء الإسلام .. ولقد علل ابن تيمية هذا الموقف الرافض لتكفير أحد من

(١) [ متن العقيدة الطحاوية ] لأبي جعفر الطحاوي ص ١٩ ، ط دار البشائر الإسلامية بيروت سنة ١٩٩٣ م .

(٢) [ شرح النووي على صحيح مسلم ] ( ١٢٨ / ١ ) .

(٣) [ الأعمال الكاملة للإمام محمد عبده ] ، طبعة القاهرة سنة ١٩٩٣ م ج ٣ ص

أهل القبلة تعليلاً منطقياً مستندًا إلى سنة رسول الله ﷺ وعمل الصحابة والتابعين ، الذين لم يرو في المسائل التي اختلفت فيها الأمة قادحًا في إسلام أحد من المختلفين ..

نعم .. رأى شيخ الإسلام ابن تيمية هذا الرأي - الرافض لفتنة التكفير - فقال : « والذى نختاره أن لا نكفر أحداً من أهل القبلة ، والدليل عليه أن نقول : المسائل التي اختلفت أهل القبلة فيها مثل :

أن الله تعالى هل هو عالم بالعلم أو بالذات ؟  
 وأنه تعالى هل هو موجد لأفعال العباد أم لا ؟  
 وأنه متحيز ؟

وهل هو في مكان وجهة ؟  
وهل هو مرئي أم لا ؟

لا تخلو - [ هذه المسائل ] إما أن تتوقف صحة الدين على معرفة الحق فيها أو لا تتوقف والأول باطل .

إذ لو كانت معرفة هذه الأصول من الدين لكان الواجب على النبي ﷺ أن يطالعهم بهذه المسائل ، ويبحث عن

كيفية اعتقادهم فيها ، فلما لم يطالبهم بهذه المسائل ، بل ما جرى حديث من هذه المسائل في زمانه عليه السلام ولا في زمان الصحابة والتابعين رضي الله عنهم ، علمنا أنه لا يتوقف صحة الإسلام على معرفة هذه الأصول ، وإذا كان كذلك لم يكن الخطأ في هذه المسائل قادحاً في حقيقة الإسلام ، وذلك يقتضي الامتناع عن تكفير أهل القبلة .

إن الكفر حكم شرعي ، مُتلقى عن صاحب الشريعة ، والعقل قد يعلم به صواب القول وخطئه ، وليس كل ما كان خطأ في العقل يكون كفراً في الشرع ، كما أنه ليس كل ما كان صواباً في العقل تجب في الشرع معرفته . وإنما الكفر يكون بتكذيب الرسول فيما أخبر به أو الامتناع عن متابعته مع العلم بصدقه .. وقد نقل عن الشافعي [ ١٥٠ - ٢٠٤ هـ - ٧٦٧ - ٨٢٠ م ] رضي الله تعالى عنه أنه قال : لا أرد شهادة أهل الأهواء إلا الخطابية <sup>(١)</sup> ، فإنهم يعتقدون حلَّ الكذب .

(١) من غلاة الشيعة - في زمن الدولة العباسية - يجعلون الكذب - أي التفية - دينا - ومن ثم يستحلونه ، الأمر الذي يقدح في صدق ما يعلّمون .

أما أبو حنيفة [ ١٥٠ هـ - ٦٩٩ م ] رضي الله تعالى عنه ، فقد حكى الحاكم [ ٩٤٥ هـ ٣٣٤ م ] صاحب [ المختصر ] في كتاب [ المتنقى ] عن أبي حنيفة أنه لم يكفر أحداً من أهل القبلة . وحكى أبو بكر الرازى [ ٥٤٤ - ١١٥٠ هـ - ١٢١٠ م ] عن الكرخي [ ٢٦٠ - ٣٤٠ هـ ٨٧٤ - ٩٥٢ م ] وغيره مثل ذلك » <sup>(١)</sup> .

ووضّح ابن تيمية بلا لبس أن مذهب أهل السنة والجماعة عدم تكفير كل من خالفهم وإن كان مُكفراً لهم فقال في ذلك : « ولكن من شأن أهل البدع أنهم يتدعون أقوالاً يجعلونها واجبة في الدين ، بل يجعلونها من الإيمان الذي لا بد منه ، ويكفرون من خالفهم فيها ويستحلون دمه ، كفعل الخوارج والجهمية والرافضة والمعتزلة وغيرهم . وأهل السنة لا يتدعون قولًا ولا يكفرون من اجتهد فأخذوا ، وإن كان مخالفًا لهم ، مكفراً لهم ، مستحلاً لدمائهم ، كما لم يكفر

(١) ابن تيمية [ بيان موافقة صريح المعمول لصحيح المتفقول ] ج ١ ص ٥٠ ، ١٤٤ .  
١٤٥ طبعة القاهرة سنة ١٣٢١ هـ .

الصحابية الخوارج مع تكفييرهم لعثمان وعلي ومن الاهما ،  
واستحلالهم لدماء المسلمين المخالفين لهم <sup>(١)</sup> .

وقال أيضا : « وأئمة السنة والجماعة وأهل العلم والإيمان  
فيهم العلم والعدل والرحمة ، فيعلمون الحق الذي يكونون به  
موافقين للسنة ، سالمين من البدعة ، ويعذلون مع من خرج  
منها ولو ظلمهم ، كما قال تعالى : ﴿ يَتَأَبَّلُهَا الَّذِينَ آمَنُوا  
كُوْنُوا فَوَمِنْكُمْ يَلْهُ شَهَدَهُ إِلَّا لِقَسْطٍ وَلَا يَجْرِي مِنْكُمْ شَكَانٌ قَوْمٌ  
عَلَىٰ أَلَا تَعْدِلُوا أَعْدِلُوا هُوَ أَقْرَبُ لِلتَّقْوَىٰ ﴾ [المائدة : ٨] ،  
ويرحمونخلق ف يريدون لهم الخير والهدى والعلم ،  
لا يقصدون الشر لهم ابتداء بل إذا عاقبواهم وبينوا خطأهم  
وجهلهم وظلمهم كان قصدهم بذلك بيان الحق ورحمة  
الخلق ، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ، وأن يكون  
الدين كله لله ، وأن تكون كلمة الله هي العليا . فالمؤمنون أهل  
السنة هم يقاتلون في سبيل الله ، ومن قاتلهم يقاتل في سبيل  
الطاغوت ؛ كالصديق - رضي الله عنه - مع أهل الردة ،

(١) [ منهاج السنة النبوية ] بتحقيق : د . محمد رشاد سالم ٥ / ٩٥ .

وكمالي بن أبي طالب مع الخوارج المارقين ، ومع الغلاة السبئية ، فأعمالهم خالصة لله تعالى موافقة للسنة ، وأعمال مخالفتهم لا خالصة ولا صواب ، بل بدعة واتباع للهوى ، ولهذا يسمون : « أهل البدع والأهواء ». قال الفضيل بن عياض رحمه الله في قوله تعالى : ﴿ لِيَلْوُثُوكُمْ أَيُّكُمْ أَحَسَنُ عَمَلاً ﴾ قال : أخلصه وأصوبه ، قالوا : يا أبا علي ، ما أخلصه وما أصوبه ؟ قال : إن العمل إذا كان خالصا ولم يكن صوابا لم يقبل ، وإذا كان صوابا ولم يكن خالصا لم يقبل ؛ حتى يكون خالصا صوابا . والخلص أن يكون لله ، والصواب أن يكون على السنة . فلهذا كان أهل العلم والسنة لا يكفرون من خالفهم وإن كان ذلك المخالف يكفرهم ، لأن الكفر حكم شرعي . فليس للإنسان أن يعاقب بمثله ، كمن كذب عليك وزني بأهلك ليس لك أن تكذب عليه وترزني بأهله ، لأن الكذب والزنى حرام لحق الله تعالى ، وكذلك التكبير حق الله فلا يكفر إلا من كفره الله ورسوله <sup>(١)</sup> .

(١) [ الرد على البكري ] ص ( ٢٥٦ - ٢٥٨ ) .

\* وقد كان ابن تيمية رَحْمَةُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَامٌ وَبَرَّهُ من أعظم الناس نهيا عن تكفير المعين بغير حجة ولا برهان ، وها هو يقول : « هذا مع أنني دائما - ومن جالستني يعلم ذلك مني - : أنني من أعظم الناس نهيا عن أن ينسب معين إلى تكفير وتفسيق ومعصية ، إلا إذا علم أنه قد قامت عليه الحجة الرسالية ؛ التي من خالفها كان كافرا تارة ، وفاسقا أخرى وعاصيا أخرى ، وأنني أقرر أن الله قد غفر لهذه الأمة خطأها ؛ وذلك يعم الخطأ في المسائل الخبرية القولية والمسائل العملية . وما زال السلف يتذمرون في كثير من هذه المسائل ولم يشهد أحد منهم على أحد لا بکفر ولا بفسق ولا بمعصية »<sup>(١)</sup> .

\* وقد شدَّدَ رَحْمَةُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَامٌ وَبَرَّهُ على من كَفَرَ غيره بلا برهان وطالب بإلزام العقوبة الشديدة به فقال : « وأما من قال : إن من نفي التوسل الذي سماه استغاثة بغيره كفر ، وتكفير من قال بقول الشيخ عز الدين وأمثاله ، فأظهر من أن يحتاج إلى جواب ، بل المكفر بمثل هذه الأمور يستحق من غليظ

(١) [ مجمع الفتاوى ] [ ٣ / ٢٢٩ ] .

العقوبة والتعزير ما يستحقه أمثاله من المفترين على الدين ،  
لاسيما مع قول النبي ﷺ : « أيمان رجل قال لأخيه :  
يا كافر ، فقد باء بها أحدهما »<sup>(١)</sup> .

« وقد ردَّ ابن تيمية بشدة على الذين كفروا الأئمة من  
أصحاب مالك والشافعي وأحمد وأبي حنيفة وغيرهم لما  
قال هؤلاء : بجواز وقوع الصغائر والخطأ من الأنبياء ،  
ولا يقررون عليها ، فقال : « ومع هذا فقد اتفق  
المسلمون على أنه لا يكفر أحد من هؤلاء الأئمة ومن  
كفرهم بذلك استحق العقوبة الغليظة التي تزجره وأمثاله  
عن تكذير المسلمين »<sup>(٢)</sup> .

« وحمل أشد ما يكون على الذين يكفرون من اجتهاد في  
مسألة عقدية ، وأخطأ أشد التشنيع فقال : « وأما تكذير  
شخص عَلِمَ إيمانه بمجرد الغلط في ذلك فعظيم . فقد ثبت  
في الصحيح عن ثابت بن الصحاك عن النبي ﷺ قال :

(١) [ مجموع الفتاوى ] ( ١ / ١٠٦ ) .

(٢) [ مجموع الفتاوى ] ( ٣٥ / ١٠١ ، ١٠٢ ) .

« .. ولعن المؤمن كقتله ، ومن رمى مؤمناً بكفر فهو كقتله ». وثبت في الصحيح أن « من قال لأخيه : يا كافر ، فقد باع به أحدهما ». وإذا كان تكذيب المعين على سبيل الشتم كقتله ، فكيف يكون تكذيبه على سبيل الاعتقاد ؟ فإن ذلك أعظم من قتله .. »<sup>(١)</sup> .

\* \* \* \*

هكذا اجتمع أعلام الإسلام على اختلاف مذاهبهم - وأجمعوا على رفض التكذيب لأحد من أهل القبلة .. وصدق الله العظيم إذ يقول :

﴿ يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا ضَرَبُتِ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَتَبَيَّنُوا وَلَا  
نَقُولُوا لِمَنْ أَلْقَى إِلَيْكُمُ الْسَّلَامَ لَمْ تَسْتَ مُؤْمِنًا تَبَعَّدُونَ  
عَرَضَ الْحَيَاةِ الَّذِينَ كَفَرُوا فَعِنَّ اللَّهِ مَغَانِمٌ كَثِيرَةٌ  
كَذَّالِكَ كُنْتُمْ مِنْ قَبْلٍ فَمَرَّ اللَّهُ عَلَيْكُمْ فَتَبَيَّنُوا  
إِنَّ اللَّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَيِّرًا ﴾ [ النساء : ٩٤ ] .

□ □ □ □

(١) [ كتاب الاستقامة ] بتحقيق د. محمد رشاد سالم ( ١٦٥ / ١٦٦ - ١٦٦ ) .

### الفهارس العامة

- ١- فهرس الآيات
- ٢- فهرس الأحاديث
- ٣- فهرس الأعلام
- ٤- فهرس الموضوعات

## أ. فهرس الآيات

| الصفحة | رقمه          | طرف الآية                                                    |
|--------|---------------|--------------------------------------------------------------|
|        | سورة آل عمران |                                                              |
| ١٥     | ١٤١-١٤٠       | و تلك الأيام نداولها بين الناس                               |
|        | سورة النساء   |                                                              |
| ٥٤ ، ٧ | ٩٤            | يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا ضَرَبْتُمْ ..           |
|        | سورة المائدة  |                                                              |
| ٤٩     | ٨             | يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُونُوا قَوَامِينَ لِلَّهِ .. |
|        | سورة الأنفال  |                                                              |
| ١٢     | ٦٣-٦٢         | و إِن يَرِيدُوا أَن يَخْدُعُوكُمْ فَإِنْ حَسِبُكُمُ اللَّهُ  |
|        | سورة الكهف    |                                                              |
| ١٩     | ٧٩            | و كَانَ وَرَاءَهُمْ مَلِكٌ يَأْخُذُ كُلَّ سَفِينَةٍ          |
|        | سورة الأنتصاء |                                                              |
| ١٢     | ٩٢            | إِنْ هَذِهِ أُمَّتُكُمْ أُمَّةٌ وَاحِدَةٌ                    |
|        | سورة المؤمنون |                                                              |
| ١٢     | ٥٢            | وَإِنْ هَذِهِ أُمَّتُكُمْ أُمَّةٌ وَاحِدَةٌ                  |
|        | سورة محمد     |                                                              |
| ١٦     | ٣٨            | وَإِنْ تَوَلُوا يَسْتَبْدِلُ قَوْمًا غَيْرَكُمْ              |

## سورة الفتح

١٨

٢٩

محمد رسول الله

## سورة النجم

٢١

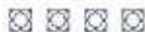
٣٠-٢٩

فأعرض عن من تولى عن ذكرنا



## ٢- فهرس الأحاديث

| الصفحة | طرف الحديث                            |
|--------|---------------------------------------|
| ٨      | أولاً شفقت عن قلبه                    |
| ٨      | أقال لا إله إلا الله وقتلته           |
| ١٥     | إن الشيطان ذب الإنسان                 |
| ٣٥     | أول ما خط الله في الكتاب الأول        |
| ٥٢     | أيما رجل قال لأخيه يا كافر            |
| ١٧     | لا تجتمع أمتي على ضلاله               |
| ١٦     | لا تزال طائفة من أمتي ظاهرين على الحق |
| ١٩     | مثل القائم على حدود الله              |
| ٥٣     | من قال لأخيه يا كافر                  |



٣- فهرس الأعلام

- ابن تيمية : ٤٥ ، ٤٦ ، ٤٨ ، ٥١ ، ٥٢  
 ابن ماجه : ٨  
 أبو بكر الرازي : ٤٨  
 أبو بكر الصديق : ٤٢  
 أبو حامد الغزالى : ٨ ، ٢٠ ، ٤٤  
 أبو حنيفة : ٥٢ ، ٤٨  
 أبو داود : ٨  
 أحمد بن حنبل : ٨ ، ١٥ ، ١٦ ، ١٩ ، ٢٥ ، ٥٢  
 أسامة بن زيد : ٨  
 الأشعري : ٣١  
 البخاري : ١٩  
 الترمذى : ١٩  
 ثابت بن الصبحاك : ٥٢  
 الحاكم : ٤٨  
 الدارمى : ١٧  
 الشافعى : ٤٧ ، ٥٢

صلاح الدين الأيوبي : ١٤

الطحاوي : ٤٥

عثمان بن عفان : ٤٩

علي بن أبي طالب : ٤٩ ، ٥٠

الفضل بن عياض : ٥٠

القرطبي : ٧

الكرخي : ٤٨

مالك بن أنس : ٥٢

محمد عبده : ٤٤ ، ٤٥ ، ٩

محمد علي باشا : ١٤

مسلم : ٨

المفعع : ٣٣

النوري : ٨ ، ٤٥



٢- فهرس الموضوعات

- ١- التكفير العبّي ورفض الإسلام له ..... ٧
- تفسير الإمام القرطبي لقوله تعالى : ﴿ يَتَأَبَّلُهَا الَّذِينَ عَمِلُوا إِذَا  
صَرَّمْتُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَتَبَيَّنُوا وَلَا تَقُولُوا لِمَنْ أَفْقَحْتُمُ الْسَّلَامَ  
لَسْتَ مُؤْمِنًا ﴾ ..... ٧
- ٢- كلام الإمام النورى رحمه الله على حديث : « أَفَلَا شَقَقَتْ عَنْ قَلْبِهِ  
لَعْلَمَ أَقَالَهَا أَمْ لَا » ..... ٨
- ٣- كلام نفيس للإمام الغزالى في أن التكفير لا يسارع له إلا الجهلة ..... ٨
- ٤- كلام الأستاذ الإمام محمد عبده في أن الله تعالى لم يجعل لل الخليفة .....  
ولا للقاضي ولا للمفتى .. سلطة على العقائد وتمرير الأحكام .. ٩
- ٥- وحدة الأمة الإسلامية ..... ١١
- ٦- تاريخ الأمة الإسلامية شاهد صدق على أن وحدتها سبب قوتها ..... ١٣
- ٧- بعض العلماء من متعصبة المذاهب يعملون على تمزيق الأمة .. ١٥
- ٨- الجوامع الخمسة التي تجمع المؤمنين ..... ١٧
- ٩- نزعة التكفير تقصم وحدة الأمة وتفكك مكونات سفيتها .. ١٨
- ١٠- موقف أهل السنة والجماعة من التكفير ..... ٢٠
- ١١- موقف أبي حامد الغزالى من مسألة التكفير ..... ٢٠

|    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٤ | حدُّ التكذيب والتصديق وحقيقتهما                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ٤٥ | وصية وقانون ..... ٢٧ ، ٢٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٤٦ | الرَّحْمَة تشمل كثير من الأمَّ السَّابِقَة ..... ٣٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ٤٧ | أَبْشِر بِرَحْمَةِ اللَّهِ وَبِالنِّجَاهِ الْمُطْلَقِ إِنْ جَمِعَتْ بَيْنَ الإِيمَانِ وَالْعَمَلِ<br>الصَّالِحِ وَبِالْهَلاَكِ الْمُطْلَقِ إِنْ خَلَوْتُ عَنْهُمَا جَمِيعًا ..... ٣٥                                                                                                                                                                 |
| ٤٨ | مِبَالَغَاتُ الْفَرْقُ فِي التَّكْفِيرِ ..... ٣٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ٤٩ | تَكْذِيبُ الرَّسُولِ ﷺ عَلَى مَرَاتِبٍ ..... ٣٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ٥٠ | (الرَّبْتَةُ الْأُولَى) : تَكْذِيبُ الْيَهُودِ وَالنَّصَارَى وَأَهْلِ الْمَلَلِ كُلَّهُمْ مِنَ<br>الْمَجْوَسِ وَعَبْدَةِ الْأَوْثَانِ وَغَيْرِهِم ..... ٣٧                                                                                                                                                                                           |
| ٥١ | (الرَّبْتَةُ الثَّانِيَةُ) : تَكْذِيبُ الْبَرَاهِمَةِ الْمُنْكَرِينَ لِأَصْلِ النَّبَوَاتِ<br>وَالدَّهْرِيَّةِ الْمُنْكَرِينَ لِصَانِعِ الْعَالَمِ ..... ٣٧                                                                                                                                                                                          |
| ٥٢ | (الرَّبْتَةُ الثَّالِثَةُ) : الَّذِينَ يَصْدِقُونَ بِالصَّبَانِ وَالنَّبِيَّةِ ، وَيَصْدِقُونَ النَّبِيَّ ،<br>وَلَكِنْ يَعْتَقِدُونَ أَمْرًا تَخَالُفُ نُصُوصِ الشَّرْعِ ..... ٣٨                                                                                                                                                                   |
| ٥٣ | (الرَّبْتَةُ الرَّابِعَةُ) : الْمُعْتَزَلَةُ وَالْمُشَيَّهَةُ وَالْفَرْقُ كُلُّهَا . سُوَى الْفَلَاسِفَةِ .<br>وَهُمُ الَّذِينَ يَصْدِقُونَ ، وَلَا يَجْوِزُونَ الْكَذْبَ لِمَصْلَحةٍ وَغَيْرِ مَصْلَحةٍ ،<br>وَلَا يَشْغَلُونَ بِالْتَّعْلِيلِ لِمَصْلَحةِ الْكَذْبِ ، بَلْ بِالتَّأْوِيلِ ، وَلَكِنَّهُم<br>مَخْطُولُونَ فِي التَّأْوِيلِ ..... ٣٩ |

|                                                                                                                 |  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| ( الرتبة الخامسة ) : من ترك التكذيب الصريح ولكن يذكر                                                            |  |
| ٤١ أصلًا من أصول الشرعيات المعلومة بالتواتر من رسول الله ﷺ                                                      |  |
| ٤٣ ٥. موافق العلماء الراسخين في العلم من مسألة التكذيب . . . . .                                                |  |
| ٤٣ وسطية أهل السنة في مسألة التكذيب ونحوهم عن المسارعة فيه . . . . .                                            |  |
| ٤٥ موقف شيخ الإسلام ابن تيمية من مسألة التكذيب . . . . .                                                        |  |
| ٤٥ . رفض ابن تيمية لتكذيب أهل القبلة واضح ومحقق وصريح . . . . .                                                 |  |
| ٤٨ - توضيح ابن تيمية بلا لبس أن مذهب أهل السنة والجماعة عدم تكذيب كل من خالفهم وإن كان مُكَفِّرًا لهم . . . . . |  |
| ٥١ - نهي ابن تيمية عن تكذيب المُغَيِّب بغير حجة ولا برهان . . . . .                                             |  |
| ٥١ - تشديد ابن تيمية على من كَفَرَ غيره بلا برهان ومطالبه بإزال                                                 |  |
| العقوبة الشديدة به . . . . .                                                                                    |  |
| ٥٥ الفهارس العامة . . . . .                                                                                     |  |
| ٥٧ ١. فهرس الآيات . . . . .                                                                                     |  |
| ٥٩ ٢. فهرس الأحاديث . . . . .                                                                                   |  |
| ٦٠ ٣. فهرس الأعلام . . . . .                                                                                    |  |
| ٦٢ ٤. فهرس الموضوعات . . . . .                                                                                  |  |



## هذا الكتاب

يقول حجۃ الإسلام أبو حامد الغزالي رحمه الله :  
( إنَّه لَا يُسَارِعُ إِلَى التَّكْفِيرِ إِلَى الْجَهَلَةِ .. وَيَبْعِي الْأَحْذَارَ مِنَ التَّكْفِيرِ مَا وُجِدَّ إِلَيْهِ إِلَى ذَلِكَ سِيَّلًا ، فَإِنْ اسْتَبَّهَ الدَّمَاءُ وَالْأَمْوَالُ مِنَ الْمُصْلِينَ إِلَى الْقِبْلَةِ ، الْمُصْرِحُونَ بِقَوْلٍ : لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ ، خَطَا ، وَالْخَطَا فِي تَرْكِ الْأَلْفِ كَافِرٌ أَهُونُ مِنَ الْخَطَا فِي سُقْكِ مُحَمَّمَةٍ مِنْ دَمِ مُسْلِمٍ .. )  
ويقول شیخ الإسلام ابن تیمیہ رحمه الله :

( أَهْلُ الْعِلْمِ وَالسُّنْنَةِ لَا يَكْفُرُونَ مِنْ حَالِهِمْ وَإِنْ كَانَ ذَلِكَ الْمُحَالُفُ يَكْفُرُهُمْ ، لَأَنَّ الْكُفُرَ حُكْمٌ شَرِيعِيٌّ ، فَلَيْسَ لِإِلَيْسَانِ أَنْ يَعْلَمَ بِعِنْدِهِ .. كَمْنَ كَذَبَ عَلَيْكَ وَرَزَقَ بِأَهْلِكَ لَيْسَ لَكَ أَنْ تَكَذِّبَ عَلَيْهِ وَرَزَقَ بِأَهْلِهِ ، لَأَنَّ الْكَذَبَ وَالرَّزْقَ حِرَامٌ لِّهُ اللَّهُ تَعَالَى ، وَكَذَلِكَ التَّكْفِيرُ حِقٌّ لَّهُ فَلَا يَكْفُرُ إِلَّا مِنْ كُفْرِهِ اللَّهُ وَرَسُولُهُ .. )

د. محمد عمار

مَكَتبَةُ الْإِمَامِ الْجَانِبِيِّ

لِلْقُرْآنِ وَالْأَذْوَانِ

مَهْرٌ - الْمَهْرَبِلِيَّةُ - ٦٤ شَارِعُ الْمُهْرَبِلِيَّةِ، الْمَرْجُونِيَّةِ - بِدَالْسُرْرَالِ

٢٢٤٣٧٦٧٣٧٢ - جَرَال٢٠٢٤٣٧٦٧٣٧٣٧٢

